
プレクシャ・メディテーション

坂本知忠による講義録

瞑想理論と瞑想誘導実録

上巻

14回講座
レヴェル I



目次

第１回 瞑想とは何か？ 実践：カヨーウッサグ..............１

第２回 カヨーウッサグ理論 実践：カヨーウッサグ..........19

第３回 アンタルヤ―トラ 実践：アンタルヤ―トラ..........33

第４回 ジャイナ教瞑想と仏教瞑想 実践：アンタルヤ―トラ..47

第５回 シュヴァーサ・プレクシャ理論

実践：シュヴァーサ・プレクシャ....................63

第６回 呼吸法とプラーナヤーマ

実践：プラーナサンチャラ二―ムドラ―..............77

第７回 マントラ理論

実践：スマブリッティ・シュヴァ―サ・プレクシャ....91

第８回 身体の宗教的哲学的意味

実践：シャリーラ・プレクシャ.....................103

第９回 肉体・電磁気体・カルマ体・魂

実践：シャリーラ・プレクシャ.....................114

第１０回 ケンドラ理論

実践：ジョーティー・ケンドラ・プレクシャ.........128

第１１回 ４ステップ瞑想理論 実践：４ステップ瞑想.........139

第１２回 1.5 時間マントラ・メディテーションと４ステップ瞑想....148

第１３回 補講とアドバンスト改訂版.........................154

第１４回 アドバンスト２ プラーナ・ヤーマ特別口座.........161

この講義録は、2018 年 2 月～6月まで、西池袋 Hiraya にて開催された

レベル I講座の DVD をそのまま文字起こししたものとなります。



1

レベルⅠ 第１回 2018 年 2 月８日

講義：瞑想とは何か？

実習：カヨーウッサグ

講師：坂本知忠

⒈始めに

この講座はプレクシャ・メディテーションという瞑想法を体系的に教え

る講座になっています。レベルⅠとレベルⅡを全て受講されるとプレクシ

ャ・メディテーションについての事が全部わかるようになります。レベル

Ⅰはプレクシャ・メディテーションの初歩的な事が一通り理解出来るよう

になります。レベルⅡではもう一歩踏み込んで勉強する事になります。こ

の講座はレベルⅠが終わるとレベルⅡ、そしてまたレベルⅠ、レベルⅡと

繰り返しています。古い方はレベルⅠ→レベルⅡの受講を何度も繰り返し

受講されています。レベルⅠが終わると準指導士の資格が与えられる事に

なりますが、資格が欲しい人はレポートを提出する事によって与えられま

す。レベルⅡが終わると指導士資格が与えられますが、その場合は審査が

あります。それに合格すると指導士になれます。毎回違うお話と違う瞑想

法を行っていくという繰り返しになります。

⒉瞑想とは
今日のテーマは、「瞑想とはどういう事か、瞑想とはどういうふうにする

のか」というお話と、プレクシャ・メディテーションで最初にやらなけれ

ばならない、「カヨーウッサグ」という瞑想の理論と実習を行います。

「瞑想」って一体何でしょうか？瞑想に対しての皆さんのイメージ、考え

をお聞きしたいです。

・頭の中に起こる考えを、ただ雲のように眺めるようなイメージです。

・静かに呼吸をして思考と向き合うようなイメージです。

・自分を知る、静けさの中に自分と宇宙の真理を探る手法と解していま

す。

・自分と宇宙、宇宙以外のものを分け隔てなく感じたいと思って参加しま



2

した。

・自分と向き合う事だと思います。

皆さんが今おっしゃった事は大体合っています。正解です。瞑想はいろい

ろあります。瞑想には二つの見方があります。一つは瞑想をするという事

です。例えば自分と向き合うという事は、自分と向き合う事をしているの

です。何も考えないでボーッとする事も、一つは瞑想をするという事で

す。瞑想をする事と瞑想とは違います。本当の瞑想というのは、する事を

超えたものです。する事を超えたものというのは、条件が整うと起こる事

です。瞑想はする瞑想と起こる事があります。起こる事が瞑想です。する

という瞑想は教える事が出来ます。今日皆さんと一緒に瞑想しますが、そ

れは、するという事で瞑想とは違うのです。瞑想というのは、私が瞑想の

テクニックを教える事が出来るのだけれど、教えてもらった事をしてみ

て、その結果起こる事が本当の瞑想です。瞑想は教える事が出来ません。

学ぶ事が出来ません。これだけはしっかり覚えておいてください。瞑想と

は、する事であって実践する事です。テクニックとしてのする事は教える

事が出来ます。教えてもらった事を実践するのは皆さんで、皆さんが実践

して条件が整った時に自然発生的に起こる事が瞑想です。いろいろな事が

あります。本当にいろいろな事があります。いろいろな事が起こります。

いろいろな事が起こるけれど、その起こった事に対して解釈しない、意味

をつけない、ありのままに受けとめるだけです。瞑想が進歩していけばい

く程、たくさんの事が起こります。深いレベルでいろいろな事が起こりま

す。つまり、瞑想は自然法則を表していて、環境と条件が整うと何でも起

こるという事です。皆さんの人生の中でたくさんの事が起こってきます。

良い事も悪い事もです。良い事も悪い事も起こってくるんだけれど、どう

して起こってくるのかというと、原因があって、環境と条件が整うから起

こるのです。瞑想もそうなのです。瞑想も自分の中で、環境と条件を整え

ていくのです。もちろん、するという条件（行為）が必要なのですが、環

境を整えていく事によって自然発生的にそこから現れてくるのが瞑想なの

です。それはいろいろあります。

プレクシャ・メディテーションには８通りの瞑想のテクニックがありま



3

す。それはテクニックだから方法です。方法は瞑想ではありません。で

も、方法を知らないと瞑想が出来ません。だから方法は学ぶ必要がありま

す。方法を教えてもらう必要があります。瞑想は教えてもらった事を自分

で実践していくという事です。この事をしっかり心に刻んでおいてくださ

い。家でちょっと時間があったら、５分でも１０分でも行ってください。

５分で出来る瞑想法、１０分、３０分、1時間で出来る瞑想法、いろいろ

あります。ちょっと時間がある時に、繰り返し行っていくと、自然に条件

が自分の中でだんだんだんだん整っていきます。一年やれば一年やっただ

けの事が起こります。五年やれば五年やっただけの事が起こります。十年

やれば十年やっただけの事が起こります。だから、起こるために、すると

いう事を行わなければいけません。瞑想は二つの方向性があります、自分

の身体の内側を探究していく方向性と、身体の外側に向かって意識を広げ

ていくという方向性です。自分の皮膚が境界線です。自分の皮膚の内側へ

の瞑想は、自己探究のためです。自分を知るために自分の皮膚の内側を徹

底的に調べます。そうすると、自分の皮膚の内側に働いている法則と、自

分の皮膚の外側に働いている自然法則は同じなので、自分の事がわかって

くる→すると世界がわかってきます。皮膚の外側は世界です。自分の皮膚

の内側は自分です。まず、自分の内側の事をよく調べていきます。自分の

皮膚の内側を探究していくと、どういう事がわかるかというと-普通は私

達は自分の身体の事を自分だと思っています。自分の心の事を自分だと思

っています。自分の感情の事を自分だと思っています。だけど、皮膚の内

側を探究していくと、身体は自分ではないという事がわかってきます。心

も自分ではないという事がわかってきます。感情も自分ではないという事

がわかってきます。そして、だんだんだんだん自分とは何かという事の本

質に近づいていきます。そして、自分とは何かという事がわかる範囲で、

外側の事がわかるし、社会の仕組みや人生の仕組みがわかってきます。最

初は自分の内側を自己探究していくと、自分だと思っていたものが全部自

分ではないという事がわかってきます。それがわかると今度は、外側に自

分を広げていく-そうすると今度は逆の事が起こります。それは、私とあ

なたが全然別々の人間なんだけれども、別々の感覚がなくなっていきま

す。例えば、畳と私は違うし、着ている衣服と私は違うけれども、外側の

世界を広げていくと、畳も衣服も皆私と同じだという感覚が起こってきま



4

す。植物と私は同じ、動物達と私は同じ、全ての人と私は同じ、地球と私

は同じ、宇宙と私は同じ、といったように世界と私は融合していく-そし

て自分がどうしてこの世に存在しているかという謎解きが出来ます。外側

に向かって探究していくと、自分ではないと思っていた事が全部自分にな

ります。自分の身体の内側を科学的に考えてもそうです。自分の外側の世

界を科学的に論理的に考えてもそうだという考えに到達します。現代科学

の理論と、瞑想で培ってきた知恵が同じだという事がわかります。畳と自

分が同じだと思うのはなぜでしょう？あるいはこのホワイトボードと自分

が同じだというふうに思えるのはなぜでしょう？全然違いますよね？あな

たと私は全然違うものだと普通は思いますよね。同じなんです。どうして

同じだと思えるのでしょう-科学的に考えてみてください。

生徒：構成する原子が同じだから、元を辿っていけば同じだという事では

ないでしょうか。

私達の身体を構成している原子・元素は全部リサイクル品です。借り物

です。自分が死んで火葬場で焼かれたとしても原子・元素は全部リサイク

ルです。自分が今使っている肉体は、誰かがどこかで使ったものです。も

しかしたら植物かもしれないし、動物かもしれない、別の星にあったもの

かもしれないし、宇宙の最初にあったものかもしれません。今自分の身体

がこうしてあっても、十年後にこの身体は、今の身体と同じようにあるの

ではなくて、今の身体は十年経てばリサイクルで、無くなっています。私

達は、食べ物を通して新しく自分の身体を作り出しています。水も空気

も、何だって全てリサイクルです。畳も今はこのようにここに存在してい

るけれども、時間を戻していったら-宇宙の始まりまで時間を戻していっ

たら全て一緒です。そのように考えると私もあなたも一緒という事になり

ます。

肉体ではない部分-心あるいは魂、あるいは潜在意識はどこからきたの

かというと、自分がなぜここに存在しているかを考えればわかる事です。

お釈迦様は「ご縁というもの-条件というものがなかったら私達はここに

存在する事は出来なかったでしょう」とおっしゃいました。今このように

こういう形で存在しているという原因を探っていくと、どこまでも遡れま



5

す。そして、どこまでも遡れるのだけれども、どの一つの条件が欠けても

自分はここに存在する事は出来ないのです。だから、全宇宙が私という存

在を支えてくれているのです。私は宇宙で一人ぼっちではないのです。全

部の人と繋がって私というものがあります。そういう事を瞑想しながら考

えていくといろんな理解が得られて、心の不安であるとか、将来に対する

心配事から解放されます。そして、どういうふうに生きたら良いかという

事がわかってきます。何が正しくて、何が間違っているかという事がわか

ってきます。みんなが世の中で言っている事は嘘っぱちだらけです。その

嘘っぱちじゃない事を自分で探究して自分で見つけましょう。人の言って

いる事を信じない事です。私の言っている事も絶対信じてはいけません。

信じないで自分で探究していきましょう。

瞑想も、ヨガも人間は一人一宗じゃないといけません。大切な事です。

自分が教祖になる事です。自分が教祖で自分が一人信者です。自分の哲学

を持って自分の考えを持って探究していきましょう。そうでないと他から

コントロールを受けます。人からコントロールされないようにしなければ

いけません。瞑想を勉強に行って、みんながひっかかってしまうのは、宗

教教団に入って、その信者じゃないと教えないとか、嘘っぱちな事を言わ

れて、だんだんだんだん洗脳されて変なふうになってしまいます。人の言

う事だけを聞いて自分で考えないからです。絶対に信じないでください。

もう一つは疑わない事です。自分で考えて自分で確かめてください。自分

で考えて、なる程そうだなあ〜と思うまではクエスチョンマークでいてく

ださい。だんだんだんだんいろいろな話-カルマの話とか-をしますが、そ

の話が本当かどうかという事をしっかり自分で探究していってください。

これがこのプレクシャ・メディテーションを勉強していくスタンスです。

瞑想とは何かという事は、今説明したように「する瞑想と起こる瞑想」

の二つがあります。「する瞑想」は「テクニック」でそれは教える事が出

来て教えてもらう事が出来ます。「起こる瞑想」は「条件が整うと起こる

事」です。条件が整うと起こるという事は、世の中の真実です。例えば、

春になると桜が満開になるというのは、桜が満開になるという条件が整っ

たから桜が満開になるのです。条件がなくなれば-季節が過ぎれば-桜の花



6

は散っていって葉だけになります。必ず、物事が起こってくる時には、原

因があって、条件が整って起こってきます。瞑想もそうです。深い瞑想を

体験したければ、そのような条件を整えていくという事です。ヨガもポー

ズをしてみたり、食事を厳格に制限してみたりとそういった事を行ってみ

ると良いでしょう。

今日は、カヨーウッサグという瞑想をします。プレクシャ・メディテー

ションは８通りのやり方と、アヌ・プレクシャというやり方と、マントラ

・メディテーションがあります。瞑想というのは考えをやめて観じる心に

なっていく事が瞑想なのですが、一生懸命考える-徹底的に考えると、そ

れも瞑想になります。考える瞑想の事を、アヌ・プレクシャと言います。

お釈迦様が行った知恵の瞑想は、アヌ・プレクシャに通じます。お釈迦様

は、一生懸命に因果律について考えました。お釈迦様の悟りは-仏蛇の悟

りは因果律の悟りです。

プレクシャ・メディテーションの特徴はマントラを使います。マントラ

というのは潜在意識に良い考えや良い思いを植えつけていく方法です。私

達が何か物事を実現したい時には-良い事を起こすためには、良い事を入

れるのです。悪い事を入れていくと、悪い事が起こってきます。宇宙の法

則です。例えば、過去に悪い事を行っていたなら、今悪い事が起こるかも

しれません。でも、今悪い事が起こるという事は、過去が良くなっている

という事です。悪い事と良い事というのは一対で、悪い事が起こった時に

は、それは良い事が起こっているのです。今良い事が起こっているとする

と悪い事が起こっているのです。というのは、今良い事が起こっていると

いう事は、過去の貯金を使っているという事です。だから未来を良くする

ためには、今貯金していく-今良い事をしていくのです。なぜなら、未来

にその貯金を使えるからです。良い事を貯金していけば、良い事に使えま

す。悪い事を貯金していけば、悪い事が起こってきます。物事というのは

一面的に見てはいけません。悪い事が起こった時には良い事が起こった、

そして悪い事が起こった時には良い事が起こったというように、同時に二

つの見方をしなければなりません。



7

⒊カヨーウッサグの説明
今日のカヨーウッサグで、瞑想する時に一番の障害になる事は、眠くな

る事です。頭がボーッとしてきて寝てるみたいな感じになってしまい、時

にはコクっとなったりします。その事が障害です。なぜかというと、瞑想

している時の脳波は、睡眠の時の脳波に非常に近くなるからです。瞑想し

ている時に、脳波はアルファ波になり、深くなるとシータ波になり、さら

に深くなるとデルタ波になります。意識的に目覚めていないと瞑想になら

ないで、瞑想している時間が睡眠の時間になってしまいます。もう一つ、

瞑想の障害になるのは、身体を動かさないようにする事が難しいという事

です。じっとしている事が苦痛という事です。人間だけではなく全ての動

物、植物、生き物は、じっとしている事が苦痛なのです。なぜかという

と、生き物の中に自由になりたいという本性・本能がインプットされてい

るから、じっとしているのは苦しいのです。特に人間はそうです。人間は

立ったり座ったり横になったり寝たりします。立ちっぱなしも辛いと感

じ、寝ているのが楽だからと言って、ずっと同じ姿勢で寝ているのも辛い

と感じます。常に体制を変えながら、バランスをとっているのが人間で

す。寝ている時も寝返りをうっています。じっとしているのが苦手なので

す。じっとしていないと、身体の中の内部感覚の動きを調べる事が出来ま

せん。例えば、太極拳とかといったように、身体を動かしながら行う瞑想

もありますが、それは、大雑把なレベルでは良いです。けれども、細かく

細かく深く深く緻密に見ていこうとするなら、身体は動かさない方が良い

です。身体の動きが止まっても、身体の中身は動いています。自分の身体

の中は、皮膚の外側の世界と同じ位にとても素晴らしい世界です。偉大な

小宇宙と言っても良い位に、自分の身体は素晴らしいのです。その自分の

身体の凄さを理解するためには、身体の動きが止まらないと、細かい所を

点検したり見たりする事は出来ません。特にプレクシャ・メディテーショ

ンの場合は、身体をじっとしている状態にある一定時間保っていないとい

けません。30分、１時間は身体を絶対に動かさないという事が大事です。

その時に大事な事は、背筋を真っ直ぐな状態にしておくという事を継続す

る事です。背筋がまっすぐな状態で、しかもリラックスさせておく-緊張

していない状態です。緊張すると、脂汗が出てきます。若い頃、三島の沖

道場に行って沖先生の指導を受けた時に、2時間位正座をさせられまし



8

た。さすがに痺れてきて痛くて我慢出来なくて、物凄い痛みが出てきて、

その痛みが震えになって、そのうち脂汗になりました。その位大変でし

た。正座して、じっと我慢している事というのは、ものすごく大変な事で

す。そういう事のないように、リラックスした姿勢が大事です。

瞑想の座り方-坐法と言います。坐法というのは、長い間どのように座

ったら、じっと身体を動かさないで一番楽ちんに座る事が出来るかという

事を、インドで昔の人が研究した方法です。いわゆるアーサナというもの

です。それが発展したのが、今流行しているヨガです。ヨガのポーズで

す。ヨガは昔は座り方でした。アーサナをするにしても、どのようにした

らリラックス出来るか-これが大事です。瞑想をするにあたって、どのよ

うにしたらリラックス出来るかが大切な事です。そのために、プレクシャ

・メディテーションでは、完全なるリラックス法という瞑想のやり方を一

番最初に勉強します。今日行う、「完全なるリラックス法」の事を「カヨ

ーウッサグ」と言います。

「カーヤ（カヨー）」という言葉はインドの言葉で、「身体」という意

味です。「ウッサグ」という言葉は「身体から去る」という意味です。身

体から何が離れたらリラックス出来るのですか？身体と何が離れたらリラ

ックスすると思いますか？緊張を取り除くために一番良い方法は何です

か？最高のリラックス状態はどういう事かという事です。皆さんは最高の

リラックス状態を体験した事はありますか？体験した事がない人は一度、

フローティング・カプセル-フローティング・タンクに入ってみると良い

でしょう。アイソレーション・タンクと言います。畳一畳よりも、もうひ

とまわり大きい箱型のカプセルホテルみたいな形の中に 25 センチ位水が

満たしてあります。その水は塩分濃度が非常に高いです。その中に入って

行って蓋をしてしまうと真っ暗です。その水の中にそっと入って、仰向け

になって頭を下げていくと、身体がプカーっと浮き上がります。外からの

音も聞こえません。マグネシウムの塩分濃度の高い水溶液は、体温と同じ

３６度位の温度になっています。寒いとか暑いとかという刺激から解放さ

れます。アメリカのグレートソルトレイクの湖に入ると、身体が浮くらし

いですが、それと同じような状態でプカーっと身体が浮いていきます。浮



9

いて、身体を動かさない状態にしていると、どういう事が起こるかという

と、自分の身体があってないような状態になっていくんです。自分の手が

無限の彼方まで広がっていくような、自分の身体が無限の彼方まで広がっ

ていくような、足がどこまでも広がっていくような、自分の身体があって

無いような感覚になっていきます。深い深い安らぎのレベルに入っていき

ます。そういう体験が起こります。本当のリラックス状態というのはそう

いう状態です。その事を「カヨーウッサグ」と言います。「カーヤ」＝

「身体」から何が去るのかというと、観じようとする心、意識的な心が去

るのです。だから、自分がどこにいるのかわからなくなるのです。幽体離

脱のような事が起こります。幽体離脱-自分がどこにいるのかわからない

状態です。瞑想していてもそういう事は起こります。瞑想していて本当に

深い瞑想状態になると、自分がどこにいるのかわからなくなります。前後

左右の感覚が無くなります。上下の感覚すら無くなります。自分の身体が

どこにも無いのです。そして、観じようとしている心だけがあるのです。

自分の身体が消えて無くなります。前後左右どこにも無いのです。それは

完全に肉体と意識が分離している状態です。その事を「カヨーウッサグ」

と言います。アイソレーション・タンクの中に入れば、それは非常にカヨ

ーウッサグがやりやすいけれども、瞑想の方法として、座っていてそうい

う状態を作り出す事が出来ます。立っていてもそういう状態になる事も出

来ます。寝ていてそういう状態になる事も出来ます。アイソレーション・

タンクの中に入らないで、瞑想しながらカヨーウッサグをやるには、どう

したら良いかといったら、身体の一つ一つの部分-テクニックとして右足

の親指からスタートします-に、ここが右足の親指だなあと観じようとす

る心を向けます。向けるとそこに何がしかの感覚が起こります。最初は気

づきにくいのですが、訓練していくと、そういう事がはっきりわかってき

ます。そこに向かって「リラックス、リラックス」と言葉で自己暗示する

のです。自己暗示するとそのようになります。このテクニックを応用した

のが、シルツ博士というドイツの精神科医が行っている自律訓練法という

やり方-「身体が重くなる、身体が重くなる」と言うと、身体が重くなっ

て床に沈んでいくような感じがしたり、「右手が暖かい、右手が暖かい」

と暗示をかけると、実際暖かくなったり-精神的な緊張をほぐしていくた

めのやり方があります。その自律訓練法のやり方は、まさしくカヨーウッ



10

サグのやり方とそっくりです。多分自律訓練法の源流を探って行くと、こ

のカヨーウッサグになると思います。このカヨーウッサグと言う瞑想法は

インドでとても古い瞑想法です。ジャイナ教の瞑想法の中に入っています

が、これは最も古い瞑想法だと言われています。カヨーウッサグをする事

によって、身体と心の緊張が全部取り除かれます。とてもリラックスしま

す。心と身体の緊張を取り除く事は現代人にとって、とても必要な事で

す。現代はストレス社会で、たくさんのストレスを心と身体に受けていま

す。身体の中に命の働きがあって、何か嫌な事が起こっても、抗ストレス

反応という力が働いて、ストレスに対して反応して身体が壊れないように

守っています。だけど、しょっちゅうしょっちゅうストレスが継続的にか

かると、抗ストレス反応は過剰に働くようになって、病気が発生したりし

ます。あるいは急激なストレスが加わると、抗ストレス反応が上手く処理

出来なくて病気の発症が起こります。どういう病気が起こって来るかとい

うと、例えば、胃潰瘍であったり、十二指腸潰瘍だったり、ストレス性の

病気が起こってきます。代表的なものは、不眠症であったり、鬱になった

りという事がどんどん起こってきます。現代社会でストレスが原因で病気

になったり、身体の不具合が起きてくるという事がとても多いです。この

カヨーウッサグを実習すると、ストレスに対して非常に強くなります。だ

から、継続的にカヨーウッサグを練習していく事が大事です。特に、プレ

クシャ・メディテーションの場合は、瞑想の最初にカヨーウッサグを必ず

行ってから次の段階の瞑想に入っていきます。「カヨーウッサグ」はカヨ

ーウッサグだけを取り上げて、30 分、40 分かけて行っても良いし、それ

を短くして 10 分位に縮める事も出来るし、５分位に縮める事も出来る

し、１分に縮める事も出来るのです。練習していく事によって、カヨーウ

ッサグという 40 分、30 分かける事を、短い間で出来るように練習してい

ったら、いつでも必要な時にカヨーウッサグをやれば良いのです。早い話

が、息を吸って吐いての一呼吸でカヨーウッサグになるんです。本当に熟

達するとです。深い瞑想状態ではそういったカヨーウッサグをする事が出

来ます。

一番最初にリラックスして、背筋をまっすぐにしておくという事が大事

です。自分の身体を動かさないという事が大事です。なぜそういう事が大



11

事かというと、身体の動きを止めると→次に自動的に心の動き-考えが静

まります。→だんだんだんだん心が穏やかになり安定してきます。→そう

すると自然に呼吸が深くなります。→その深くなった呼吸をテクニックを

使ってさらに深くしていくと、脳は日常次から次へと考えが起こります

が、観じる所にスイッチが切り替わります。そうすると瞑想するための準

備が出来たという事になります。その瞑想するための準備が出来たという

所で自分の身体の内側にある、皮膚の内側にある様々な感覚を観ていく事

は、プレクシャ・メディテーションの原理です。

感覚というのがとても大事です。私達は生きていると呼吸しています。

呼吸と共に私達の身体の中を血液が流れています。血液だけが流れている

のではなく、生命力が流れています。生命力が流れる事によって、生命力

が一つ一つの細胞に命を吹き込む事によって、私達の身体の中に様々な感

覚が起こります。様々な感覚にはいろいろなレベルがあります。例えば、

お腹が減ったというのも一つの感覚です。トイレに行きたくなったという

のも感覚です。大雑把な感覚です。感覚があるという事が私達の命を守っ

ています。感覚が起こる→中枢神経がその感覚をキャッチする→キャッチ

した中枢神経が指令を出すというように、身体全体のしくみがそうなって

います。身体中にある様々な自覚できないレベルの難しい細かな微細な感

覚をどれだけ深く観れるようになるかが瞑想がだんだんだんだん上手にな

っていく道です。最初はみんな上手く出来ません。スポーツ選手だって、

武道を習うにしろ、最初から出来る人はいません。瞑想を習って、一緒に

練習して、さらに自分で行う事を繰り返していかないと瞑想はちゃんと出

来るようにはなりません。最初から出来る人はまずいません。天才はいる

かもしれないですが、普通はやらないと出来ません。基礎的な練習はしょ

っちゅう家でやる事です。これからレベルⅠでは基礎的な練習をいろいろ

やります。身体の中のエネルギーを動かす方法だとか、健康になるため

に、身体の中の流れを良くするテクニックがありますが、そういった基本

的な事を一生懸命に練習していくと瞑想が上手になります。卓球でもゴル

フでも、バスケットボールやバレーボールでも、何でもそうですが、基本

練習を繰り返し繰り返しやらないと、そのものに塾達しません。「カヨー

ウッサグ」も基本的な練習の一つでとても大事な練習の一つです。



12

これから瞑想しますが、やり方としてはまず右足から行います。スター

トは右足の親指からスタートします。「右足の親指」と言ったら、観じよ

うとする心-意識的な心をここが右足の親指だなと思ってください。そし

てその親指に向かって心の中で「リラックス、リラックス」と二回-本当

は三回やると良いのですが、時間の関係で二回ずつやって、親指が終わっ

たら次の指というように、足先から内臓臓器、頭の中まで全部意識を巡ら

せていきます。「リラックス、リラックス」というように自己暗示してい

きます。そうする事によって、私達の身体の中の緊張が全部抜け出ていき

ます。仕事によって、人間関係によって、いろいろなストレスが加わっ

て、そのストレスが筋肉やいろいろな部分に蓄積しています。それを意識

的に「リラックス、リラックス」と唱えて解放していくと本当にリラック

スした状態になります。今日は私が意識を向けるポイントを言っていきま

すので、例えば「足首」と言ったら、皆さんは心の中で足首はここだなと

思って、そこに向かって「リラックス、リラックス」と二回言ってくださ

い。そして、実際にリラックスしている感覚を味わうようにしてくださ

い。なぜこれが良いかというと、まず観じようとする心を、掌なら掌に向

けると、ここに身体の中の生命エネルギーが集まります。それを次から次

へと動かしていくと身体中の電磁気的な身体の流れが良くなります。私達

は自分の事を、肉体というだけに観じていったらダメです。常に自分は肉

体であり電磁気的な身体であり原因の身体であり、そして純粋なる魂であ

る、そういう物の見方を常にしていないと本当の健康になれません。だか

ら一番は電磁気的な身体を整える事がとても大事になります。肉体の健康

の基礎は、電磁気的な身体の流れが良いという事が絶対条件です。電磁気

的な身体の流れがスムーズという事が絶対条件です。それよりも深い所に

ある原因の身体というのは、少し難しくなります。生活や人生と関係して

いるから、そのコントロールはなかなか難しいです。とりあえずは肉体の

内側にある電磁気的な身体をどうやって整えるかがとても大事です。それ



13

に「カヨーウッサグ」は関連しています。全身をくまなく意識を巡らせる

と、全身のエネルギーの流れが全部良くなるという事です。そして、本当

のリラックス状態が訪れるから、どこも痛くならない-長時間座っていて

も-カヨーウッサグがちゃんとできれば、2時間でも３時間でも座っている

事が出来ます。なぜなら、痛みが起こってこないからです。なぜ痛みが起

こってこないかというと、電磁気的な流れが良いからです。ヨガの先生で

も、内的な電磁気的な身体の流れが良くなかったら、じっとしている事は

難しくて出来ないです。どうやったら電磁気的な身体の流れを良くするか

という事は、カヨーウッサグをやらなかったら達成出来ません。そのため

にカヨーウッサグは重要だという事です。それでは始めましょう。

⒋準備体操
立ちましょう。身体を動かしましょう。

腕をだらーんだらーんと振りましょう。隣の人とぶつからないように。

（何回か行う）。

右手（右掌）を肩の所に、左手（左手甲）を腰の所に→今度は逆に。

（何回か行う）。私はあまりこういった体操をやらないでいきなり座って

も全然平気なのですが、初めての方は、身体がきつくなって全然だめだな

あという人が多いです。

手を伸ばして（両手を掌を下にして伸ばす）吐きながら右に身体をねじ

るようにして、吸いながらゆっくり（正面に）戻して、吐きながら反他方

向に捻り、吸いながら戻します。吐きながら右へ、吸って戻して、吐きな

がら左へ、吸って戻して、ゆっくりおろしましょう。

右膝を上げて、抱きかかえてください。おろします。左膝を抱きかかえ

て、おろします。交互に、１（右膝を抱えておろす）、２（左膝を抱えて

おろす）、３（右膝を抱えておろす）、４（左膝を抱えておろす）、５

（右膝を抱えておろす）、６（左膝を抱えておろす）、７（右膝を抱えて

おろす）、８（左膝を抱えておろす）、９（右膝を抱えておろす）、１０



14

（左膝を抱えておろす）。

膝に手を当てて軽く小さく回します。（交互に回す）１、２、３、４、

５、６、７、８、９、１０。少し動かすと楽になると思います。それでは

座りましょう。身体をほぐすにはたくさんのやり方があります。

５.実践
親指と人差し指の腹をつけます。3本の指はくっつけて、手招きするよ

うにして膝の上にのせます。掌（たなごころ）が少し窪む感じになりま

す。プレクシャ・メディテーション開始のマントラ。初めての人はプリン

トを見ていてください。「サンピッカエエー・・・」（3回）。自分自身

を通して自分を観てください。そして本当の自分を観てください。意識的

な心で身体の中にある様々な感覚を感じとっていきます。

決心のマントラ。「メイ チッタ・・・」（3回）。私は意識を純粋に

するために、あるいは魂を清らかにするためにプレクシャ・メディテーシ

ョンを行います」。

マハープラナドゥワニ。ミツバチの羽音のように、口を結んで、鼻から

「ンー」という音を出します。5回行います。頭の中を意識して、ちょう

ど、脳を感じとるようにして、脳のニューロンを活性化するようなつもり

で、マハープラナドゥワニを 5回唱えましょう。一緒にやりましょう。

「ンー」（5回）。

瞑想のための座り方。ディヤーナアーサナ。軽く目を閉じてください。

ギャーナムドラ。ギャーナムドラの手を膝の上にのせてください。両膝が

床に押し下げられているようにしてください。肛門を軽く閉じるようにし

て、上半身を天井のほうに引き上げるようにします。腰も伸ばしてくださ

い。肩や首の力を抜いて、胸を左右に開きます。ちょうど肩甲骨を背筋に

寄せるように。軽く顎を引いて、首の後ろ筋を伸ばします。口元は微笑む

ように、歯は食いしばらないで、少し歯と歯の間を開けておいてくださ

い。目の玉–眼球を頭の中に引っ込めるようにします。髪の毛は全部掴ま



15

れて天井の方に引っ張り上げられているようにイメージしてください。背

筋を観じてください。頭のてっぺんから、美貞こるにかけてパイプが通っ

ているとイメージします。そのパイプを前後に小さく動かしてください。

パイプを前後に小さく動かして、床に対して垂直になる所でとめてくださ

い。次にパイプを左右に動かしてください。振り子のように動かして、左

右に対しても床に対して垂直になるようにもっていってください。だんだ

んだんだん振幅を小さくしていって、パイプが床に対して垂直になるよう

にします。前後の軸線と左右の軸線がピッタリ重なるようにして、そこに

背筋を真っ直ぐに立ててください。背筋を重ねるようにしてください。そ

の姿勢が決まったら、その姿勢を絶対に動かさないというように、心で決

心してください。身体を固めてしまします。絶対に動かさないという緊

張、そして背骨が真っ直ぐという事の緊張、その緊張に対して、身体の他

の部分を全部リラックスさせていきます。

カヨーウッサグ、完全なるリラクゼーション。観じようとする心を右足

の親指に向けてください。ここが右足の親指だなあと観じて、そこに向か

って心の中で「リラックス、リラックス」2回呼びかけてください。右足

の 2番目の指、中指、4番目の指、小指。右足の 5本の指を全部観じてく

ださい。「リラックス、リラックス」。右足の裏側、かかと、右足の甲、

内くるぶし、外くるぶし、足首全体。リラックス、リラックスと 2回呼び

かけてください。右足のふくらはぎ、すね、すねの内側、すねの外側、

膝、膝の裏側、もも、ももの内側、ももの後ろ側、ももの外側、前側、も

も全体、中まで、ももの付け根の所、鼠蹊部、リラックス、リラックス。

右のお尻。右足の指先から付け根までを一つのものと観じてください。右

足を一つのものと観じて、右足が完全にリラックスしている事を観じてく

ださい。

続いて左足。左足の親指、リラックス、リラックス。2番目の指、中

指、4番目の指、小指。左足の指を全部同時に観じてください。左足の裏

側、かかと。リラックス、リラックスと唱え続けてください。左足の甲、

内くるぶし、外くるぶし、足首全体。どんなに気持ち良くても、寝ないよ

うにしてください。意識だけははっきりさせてください。ふくらはぎ、す



16

ね、すねの内側、すねの外側、左の膝、リラックス、リラックス。膝の裏

側。寝ないように注意して、意識は鮮明にしてください。もも、ももの内

側、ももの後ろ側、外側、前側、もも全体、中まで、ももの付け根、鼠蹊

部の所、左のお尻。寝ないようにして、意識だけは鮮明にしてください。

そして、リラックス、リラックスと心の中で唱えてください。左足を足先

から付け根まで、一つのものと観じてください。左足が完全にリラックス

している事を観じます。

右足と左足を同時に観じてください。下半身が–両足が完全にリラック
スしている事を観じてください。リラックス、リラックス、リラックス。

お腹–お腹の表面的な所を観じていきます。おへそから下の下腹部分、
おへその周り、みぞおち、お腹全体を、皮膚の表面を観じるようにして、

リラックス、リラックス。観じようとする心をお腹の中に入れます。大腸

と小腸を全体的に観じてください。左右の腎臓を観じてください。腎臓の

上の副腎を観じてください。肝臓を観じてください。右側の肋骨、大きな

臓器。膵臓を観じてください。胃袋に意識を向けて。お腹の中が全部リラ

ックスしている事を観じてください。

続いて胸の所、喉の所まで、皮膚の表面を観じるようにしてください。

肺臓を観じてください。右の肺と左の肺を同時に。

今度は身体の背中側。左右の腰を同時に観じてください。そこに意識を

向けて、リラックス、リラックス、2回呼びかけていってください。背中

の下の方、背中の中程、背中の上部、喉と首。

続いて肩と腕と手にいきます。まず肩、首と肩の接点の所、左右同時に

観じてください。肩の真ん中、肩の先端。方から肘までの部分で前側、左

右同時に意識してください。肩から肘までの部分の外側、リラックス、リ

ラックス後ろ側、内側。左右の脇の下を同時に。両方の肘、肘の内側。肘

から手首までの部分の外側、肘から手首までの部分の内側、手首の内側、

リラックス、リラックス、手首の外側、両手の甲、親指、人差し指、中

指、薬指、小指、全ての指を全部観じながら、そこにリラックス、リラッ



17

クス。両掌。

今度は顔の方。顎、頬、上唇と下唇、歯茎、上と下と口の中全部、両方

の耳、鼻全体、両目、額、左右の米神、頭皮、それらを一括りに全部リラ

ックスさせてください。リラックス、リラックス、リラックス。頭–頭皮
を全部観じてください。頭の中を全部観じてください。意識してくださ

い。リラックス、リラックス、リラックス。

頭のてっぺんから足先まで、ての指先から一つ一つの細胞を全部観じて

ください。身体を一つのものとして観じてください。どこにも緊張がな

い。頭のてっぺんから足先まで、手の指先から一つ一つの細胞、全ての細

胞を全部観じて、身体を一つのものとして観じて、どこにも緊張がない。

身体中の筋肉を全部同時に観じてください。身体中の全ての筋肉を全部観

じてください。身体中の随意筋肉から、痛みとストレスと緊張が抜け出

て、完全にリラックスしている事を観じてください。リラックス、リラッ

クス、リラックス。

それでは 3回大きく息を吐き出します、深呼吸するように。目は閉じた

ままゆっくりと胸の前で合掌します。終わりのマントラ。「アッパナー・

・・」（3回）。自分の内側に真実を探しましょう。そして全ての生き物

達と仲良くしましょう。シャラナン・スートラ。瞑想を伝えてくれた悟り

を開いた聖者、先人達、先生に対して感謝します。「アラハンテー・・

・」（3回）。

掌と掌を擦り合わせて摩擦します。熱くなるように、粘っこくなって掌

が熱くなってきたら、それを目に被せるようにあててください。右掌を右

目に左掌を左目に被せるようにします。掌から目にヒーリングエネルギー

が流れてくる事を観じてください。軽く瞬きします。ゆっくりと目を開け

ていって、指を開いていって胸の前で合掌。

爪先立ちの正座になります。指先をしっかり返した爪先立ちの正座。こ

うすると足の痺れ、足の痛みがとれます。しっかりお尻でかかとをぐっと



18

押し下げるようにします。合掌して。最後に真理に対して敬意を表しま

す。「ワンデーサッチャン・・・」。合掌したまま手を下げて頭をつけま

す。そして頭を上げていきます。（3回）。正座になって合掌します。あ

りがとうございました。今日は 10 分程超過しました。



発刊：2024年３月３日（初版）

発行元：日本プレクシャ・ディヤーナ協会

講義・監修：坂本 知忠 日本プレクシャ・ディヤーナ協会 会長

文字起こし：目黒かおる

編集協力：坂本 江美

講師：坂本 知忠

日本プレクシャ・ディヤ

ーナ協会会長

プレクシャ・メディテー

ション研修のため渡印16

回（2018 年 11 月時点）

2015年プレクシャ・アウ

オード受賞

著書：

「ジャイナ教の瞑想法」

「勝利者の瞑想法」

「坐禅の源流印度へ」他



日本プレクシャ・ディヤーナ協会


